                       中国的艺术到底体现在哪里？
                       南京师范大学 能动 八月慕寒
人们都说中国艺术已死，就好比现代诗是传统诗死亡的开端。
而梁思成说：“传统艺术都是经过熏陶的。”但是，有些国人就像是非要舍弃这样的传统一样，他们舍弃汉阙，唐宋经栋，南北朝石刻，明清牌楼，取而代之的是外国的花园喷泉和卑微的纪念碑。
而对于传统文化，我想用书中的孔子来说。
[bookmark: _GoBack]孔子所奠基传统文化，是儒家文化，用“为艺术而艺术”的流行名词，以概括由庄子所奠定的道家系统的艺术精神。但是，西方所谓为艺术而艺术，常指的是带有贵族气味、特别注重形式之美的这一系列，与庄子的纯素的人生、纯素的美，不相吻合。庄子思想流行于魏晋、于宋梁；但六朝的骈文，其为艺术而艺术的气味很重，实系由汉赋所演变而出的一派文学，与庄子的精神，反甚少关系。由此即可知庄子的艺术精神，与西方之所谓“为艺术而艺术”的趋向，并不相符合。尤其是庄子的本意只着眼到人生，而根本无心于艺术。他对艺术精神主体的把握及其在这方面的了解、成就，乃直接由人格中所流出。吸此一精神之流的大文学家、大绘画家，其作品也是直接由其人格中所流出，并即以之陶冶其人生。所以，庄子与孔子一样，依然是为人生而艺术。因为开辟出的是两种人生，故在为人生而艺术上，也表现为两种形态。因此，可以说，为人生而艺术，才是中国艺术的正统。不过儒家所开出的艺术精神，常须要在仁义道德根源之地，有某种意味的转换。没有此种转换，便可以忽视艺术，不成就艺术。程明道与程伊川对艺术态度之不同，实可由此而得到了解。由道家所开出的艺术精神，则是直上直下的；因此，对儒家而言，或可称庄子所成就的为纯艺术精神。
而这种纯的艺术精神我又联想到了所谓的原始契约，也就是道义，换成儒学上的说法就是仁，儒家一向推崇仁的思想。
但孔子、庄子两大思想传统的溯源，分别对应于中国艺术精神的两个滥觞，其中，又特别由庄子导出了中国的“纯艺术精神”，并发展为中国艺术的主流。庄子艺术精神对中国绘画与画论的影响，在于将人物画导向了山水画，于山水中求虚静的观照与心灵的慰藉，而这一慰藉的功能，尤其为孤绝、焦虑的现代心灵所迫切需要。
由《庄子》中关于道、美、精神自由等问题的阐述，导出中国艺术精神的主体——即以虚、静、明为基本特征的心斋之“心”，进而确立庄子作为中国纯艺术精神之滥觞的地位。盖庄子的哲学宗旨，在于寻求人生自有限境界中的自由与解放，与艺术的根本目的相通；而庄子体验“道”的精神状态，则是以虚静之心去观照和把握天地间不可言说的大美，“独与天地精神往来”，又与艺术性的审美与创造活动相通。故庄子式的人生，实即为艺术化的人生，是艺术精神在人生之上的落实。
而艺术精神确实太大了，它囊括了很多方面。
